## امام محمد بن عبد الوہاب رحمہ اللہ کی دعوت وسیرت

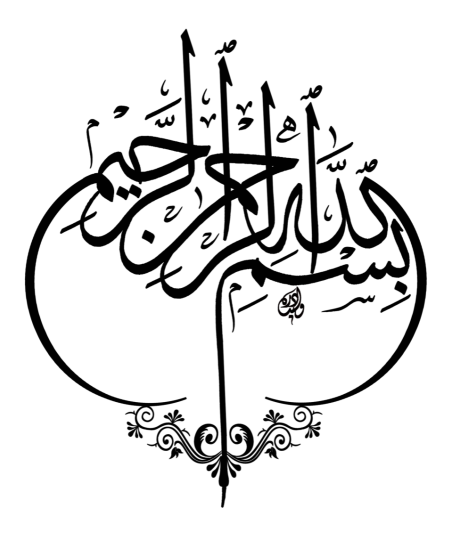
تاليف: شيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز رحمه الله

شركاء التنفيذ:



يتـاح طباعــة هــذا الإصـدار ونشـره بـأي وسـيلة مـع الالتزام بالإشارة إلى المصدر وعدم التغيير في النص.

- S Telephone: +966114454900
- @ ceo@rabwah.sa
- P.O.BOX: 29465
- 🔇 RIYADH: 11557
- www.islamhouse.com





تمام تعریفیں اس اللہ کے لیے سزاوار ہیں، جو تمام کا تنات کا پرورد گار ہے اور درود وسلام نازل ہو اُس کے بندے، رسول اور مخلوق میں سب سے بہتر، یعنی ہمارے امام وآ قا محمد بن عبداللہ پر، نیز آپ کے آل واصحاب اور آپ کے جملہ وابستگان پر۔

حمد و صلاۃ کے بعد :فاضل بھائیو اور عزیز بچو ! یہ مختصر محاضرہ (لیکچر) جسے لے کر میں آپ کے سامنے حاضر ہوا ہوں، اس کا مقصد،افکار وخیالات کو جلا بخشا، حقائق کو آشکار کرنا، اللہ اوراس کے بندوں کے تئیں خیر خواہی کو پورا کرنا، نیز جس عظیم ہستی کے بارے میں مجھے اظہارِ خیال کی دعوت دی گئی ہے، اس کے مجھ پر عائد <sup>ر</sup> بعض حقوق کی ادائیگی کی ذمہ داری سے عہدہ بر آ ہونے کی کاوش ہے۔ اس محاضرے (لیکچر) کا عنوان ہے: "شیخ امام محمد بن عبد الوہاب رحمہ اللہ کی دعوت وسیرت"۔

چوں کہ مصلحین کرام، داعیانِ حق اور مجددین اسلام کے حوالے سے گفتگو کے بارے میں، اوردعوت واصلاح میں ان کے



اخلاص وسچائی پر دلالت کرنے والی ان کی حالات زندگی، اخلاق فاضلہ اور روشن کارناموں کے ذکر جمیل کے بارے میں، سننے کا لو گوں میں بڑا اشتیاق ہوتا ہے اور اس سے ان کے دلوں کو سکون ملتا ہے۔ اسی طرح دین کے شیئ ہر غیور فرد اور اصلاح وراہ حق کی , طرف دعوت دینے کی رغبت رکھنے والا ہر شخص، اس، تذکرے کو سننے کے تنیک مشاق ہوتا ہے، اس لیے اس مناسبت سے میں نے بہتر سمجھا کہ آج آپ کے سامنے ایک عظیم ہستی، چوٹی کے ایک مصلح اور ایک غیور داعی کے بارے میں اظہار خیال کروں۔ اُن سے میری مراد بارہویں صدی ہجری میں جزیرۂ عرب کے مجددِ اسلام اور امام وقت شيخ محمد بن عبدالوماب بن سليمان بن على تتيمي حنبلي كي شخصیت ہے۔

عوام الناس، بطورِ خاص جزیرۂ عرب کے اندر وباہر کے علما و داعیان اور اکابرین وعمائدین کے در میان امام رحمہ اللہ کی شخصیت کافی معروف ہے۔ بہت سے لوگوں نے مفصل و مختصر انداز میں آپ



کے بارے میں بہت کچھ لکھا ہے۔ چنانچہ بعض افراد نے آپ کے بارے میں مستقل کتابیں تالیف کی ہیں، یہی نہیں، بلکہ مستشر قین نے تھی آپ کے بارے میں کانی کچھ لکھا ہے۔ اسی طرح دیگر قلم کاروں نے بھی عام مصلحین کے متعلق اپنی تحریروں نیز تاریخ سے متعلق اپنی تحریروں میں آپ کا تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ ان میں سے انصاف پیند مصنفین نے آپ کو عظیم مصلح اور اسلام کا مجدد قرار دیا ہے اور سے کہ آپ اپنے رب کی طرف سے ہدایت و بصیرت پر تھے۔ اس طرح کے اہل قلم کی تعداد اتنی زیادہ ہے کہ ان کا احاطہ مشکل ہے۔

اُن قلم کاروں میں سے ایک عظیم موَلف ابو بکر شیخ حسین بن غنام احسائی بطورِ خاص قابلِ ذکر ہیں۔ چنانچہ انہوں نے شیخ کے بارے میں بہترین انداز میں لکھا ہے، مفید معلومات یکجا کی ہیں، ان کی سیرت وسوانح اور غزوات کا تفصیل سے ذکر کیا ہے اور ان کے رسائل اور قرآن کریم سے ان کے اخذ کردہ مسائل کا تھی کافی



تذکرہ کیا ہے۔ اُن اہل قلم میں سے شیخ عثان بن بشر بھی ہیں، جنھوں نے اپنی کتاب ''عنوان المجد'' میں شیخ کی دعوت وسیر ت، سوائح حیات، اور ان کے غزوات وجہاد سے متعلق بہت اچھا لکھا ہے۔ ان مصنفین میں سے ایسے قلم کار، جن کا تعلق بیرون جزیرہ عرب سے ہے۔ انہیں میں سے میں ڈاکٹر احمد امین بھی شامل ہیں، " جفول نے اپنی کتاب"زنماء الاصلاح" میں شیخ کے متعلق لکھتے ہوئے نہایت انصاف سے کام لیا ہے۔ اُنہیں میں سے متاز عالم دین مولانا مسعود عالم ندوی بھی ہیں، جھوں نے آپ کی سیرت کے متعلق این کتاب"محمد بن عبدالوماب ایک مظلوم اور بدنام مصلح" میں بہت اچھا ککھا ہے۔ کچھ دیگر علما نے بھی شیخ کی دعوت وسیر ت پر خامہ فرسائی کی ہے، جن میں سے ایک شیخ کبیر امیر محمد بن اساعیل صنعانی ہیں، جو امام محمد بن عبد الوہاب کے ہم عصر اور آپ کی دعوت کے موافق تھے۔ جب ان کے پاس شیخ کی دعوت کے بارے میں خبر نہیجی، تو کافی خوش ہوئے اور اس پر اللہ کی حمد وثنا بیان گی۔



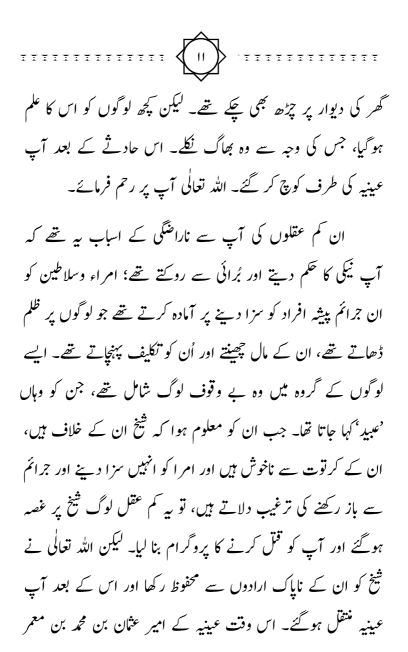
اسی طرح آپ کے بارے میں صاحب 'نیل الاوطار'علامہ شیخ محمد بن علی شوکانی نے بھی لکھا ہے اور ایک نہایت مؤثر مرشیہ کہا ہے۔ ان حضرات کے علاوہ دوسرے بہت سے لوگوں نے بھی آپ کی سوائح ودعوت پر قلم اُٹھایا ہے، جن سے پڑھے لکھے لوگ اور علما بخوبی واقف ہیں۔ لیکن اس کے باوجود بہت سے لوگ اس عظیم شخصیت کے احوال اور ان کی سیرت و دعوت سے ناواقف ہیں، اس لیے مناسب سمجھا کہ ان کی سوائح حیات، حسن سیرت، اصلاحی د عوت اور جهاد صادق پر میں بھی کچھ روشنی ڈال دوں اور امام مدوح کے بارے میں جو کچھ میں جانتا ہوں، اس کی ایک مختصر سی جھلک پیش کردوں، تاکہ جو شخص اس عظیم ہستی کی زندگی، ان کی دعوت اور ان کے موقف کے سلسلے میں التباس یا شک وشبہ کا شکار ہے، اس کو شیخ کے معاملے میں بصیرت حاصل ہو۔ مشہور قول کے مطابق امام رحمه الله کی ولادت باسعادت ۱۱۱۱، جری میں ہوئی۔ بعض لوگوں نے کہا ہے کہ آپ اااا ہجری میں پیدا ہوئے۔ لیکن پہلا قول ہی زیادہ معروف ہے۔



آپ نے شہر عینیہ میں اپنے والد سے تعلیم حاصل کی۔ یہی شہر آپ رحمہ اللہ کی جائے ولادت بھی ہے۔ یہ جگہ ریاض شہر کے شال مغرب میں سرزمیں نجد میں واقع یمامہ علاقہ کی ایک مشہور بستی ہے۔ اس کے اور ریاض کے مابین تقریباً ستر (+2) کلو میٹر کی مسافت ہے۔ آپ رحمہ اللہ اس بستی میں پیدا ہوئے اور کیہیں آپ کی بہترین نشوونما ہوئی۔ بچین ہی میں قرآن کریم ختم کر لیا اور اپنے والد شيخ عبدالوماب بن سليمان سے جو ايک عظيم فقيه، جيد عالم اور قصبہ عینیہ کے قاضی تھے، دینی تعلیم حاصل کرنے او رتفتہ فی الدین کے لئے کو ششیں صرف کیں ۔ پھر سن رشد کو پہنچنے کے بعد جج اور بیت اللہ کا قصد کیا اور حرم شریف کے بعض علما سے علم حاصل کیا۔ پھر مدینہ منورہ کا رُخ کیا(درود سلام نازل ہو اس کے کمین یر)، وہاں کے علما سے ملے، ایک عرصے تک وہاں قیام فرمایا اور اُس وقت کے مدینہ کے دو بڑے مشہور عالموں سے علم حاصل کیا۔ ان دونوں میں سے ایک ہیں :شیخ عبداللہ بن ابراہیم بن سیف یجدی، جو اصلًا مجمعہ کے باشندہ اور کتاب 'العذب الفائض فی علم

الفرائض' کے مصنف شیخ ابراہیم بن عبداللہ کے والد تھے۔ اسی طرح آپ نے مدینے میں وہاں کے عظیم عالم دین شیخ محمد حیات سندی کے سامنے بھی زانوے تلمذ تہہ کیا۔ ان دو عالموں سے علم حاصل کرنے کی بات مشہور ہے۔ تاہم ممکن ہے کہ آپ نے وہاں ان کے علاوہ دیگر علما سے بھی استفادہ کیا ہو، جو ہمارے علم میں نہیں ہے۔

شیخ نے طلب علم کے لیے عراق کا بھی سفر کیا، بھرہ میں قیام پذیر رہے اور وہاں کے علماء سے ملاقاتیں کیں، اللہ تعالٰی نے جتنی توفیق دی علم حاصل کیا، وہاں لوگوں کو اللہ کی وحدانیت اور سنت کی دعوت دی اور بتایا کہ تمام مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ دینی علم قرآن وحدیث سے حاصل کریں۔ اس موضوع پر آپ نے وہاں کے علما سے بحث ومذاکرہ اور مناظرہ بھی کیا۔ وہاں آپ کے مشائخ میں سے شیخ محمد المجموعی نامی ایک شخص کو شہرت حاصل ہے۔ اہمرہ کے بعض علماء سوء ان کے درپ آزار ہو گئے اور انہوں نے آپ کو اور آپ کے استاد کو گرند پہنچائی۔ چنانچہ آپ شام جانے ک نیت سے وماں سے نکل گئے۔ لیکن زاد راہ کی کمی کی وجہ سے شام کا سفر نہ کر سکے۔ بھرہ سے الزبیر اور پھر الزبیر سے احساء چلے آئے اور وہاں کے علما سے ملے اور دین کے اُصول سے متعلق بہت سے مسائل میں ان سے علمی مذاکرہ کیا۔ پھر شہر حریملاء کی طرف متوجہ ہوئے۔ آپ نے حریملاء کا سفر غالبًا (واللہ اعلم) بارہویں صدی ہجری کی یانچویں دہائی میں کیا، اس لیے کہ آپ کے والد عینیہ کے قاضی تھے اور عینہہ کے امیر سے اختلاف کی وجہ سے ۱۱۳۹ ہجری میں وہاں سے حریملاء منتقل ہو گئے تھے۔ چنانچہ آپ اپنے والد کے سن مذکور میں حریملاء منتقل ہونے کے بعد ان کے یاس حریملاء ہی آئے۔ لہذا حریملاء میں آپ کی تشریف آوری ۱۱۳۰ ہجری میں یا اُس کے بعد ہوئی۔ آپ وہیں تھہر گئے اور تعلیم اور دعوت و ارشاد میں مشغول رہے، تا آل کہ ۱۱۵۳ ہجری میں آپ کے والد کی وفات ہو گئی۔ والد کی وفات کے بعد حریماء کے بعض لوگوں نے آپ کے ساتھ بدسلوکی کی، بلکہ کچھ شرپیندوں نے آپ کو قتل کرنا چاہا۔ کہا جاتا ہے کہ بعض شرپیند عناصر غلط ارادے سے آپ کے



\*\*\*\*\*\*\*\*\*



تھے۔ آپ ان کے پاس گئے توامیر نے آپ کا اچھا استقبال کیا اور کہا کہ آپ دعوت و تبلیغ کا کام جاری رکھیں۔ ہم آپ کے ساتھ ہیں اور آپ سے خیر خواہی، محبت اور دعوت کے مشن پر اپنی موافقت کا اظہار کیا۔

چنانچہ شیخ تعلیم اور دعوت وارشاد کے کام میں جُٹ گئے۔ لوگوں کو خیر کی اور اللہ کے لیے باہم محبت والفت رکھنے کی تعلیم ویتے رہے۔ آپ کو عینیہ میں کافی شہرت حاصل ہوگئی، ہر طرف چرچا ہونے لگا اور قریبی بستیوں سے لوگ آپ کے پاس آنے لگے۔ ایک دن شیخ نے حاکم عیینہ عثمان سے کہا کہ آپ ہمیں زید بن خطاب رضی اللہ عنہ کا قبہ (گنبہ) ڈھانے کی اجازت دیں۔ اس لیے کہ اس کی بنیاد خلاف شرع پڑی ہے۔ اللہ تعالٰی کو یہ بات ناپسند ہے اور رسول مَنگانی کے قبروں پر عمارت تعمیر کرنے اور ان پر مسجد بنانے سے منع فرمایا ہے۔ اس قبہ نے لوگوں کو فننے میں ڈال دیا



ہے۔ اس لیے اسے ڈھانا ضروری ہے۔ حاکم عیدنہ عثان نے جواب دیا کہ اس نیک کام سے آپ کو کوئی روک نہیں سکتا۔ شیخ نے فرمایا کہ ڈر ہے کہ اس سے جبیلہ والے بھڑک انٹھیں گے اجسیلہ قبر زید بن خطاب سے قريب واقع ايك كاؤل كا نام ہے۔ چنانچہ امير عثان اینے چھ سو فوجیوں کے ہمراہ قبہ (گنبر) کو ڈھانے کے لیے نگلے۔ ان کے ساتھ شیخ رحمہ اللہ بھی تھے۔ جب بیہ لوگ قبہ کے قریب پہنچے اور جسلہ والوں کو اس کی خبر ہوئی، تو اسے بچانے کے لیے سب نکل یڑے۔ لیکن جب ان کی نظر میر عثان اور ان کے ساتھ آئے کشکر یریڑی، تو رُک گئے اور اپنے اپنے گھروں کو لوٹ گئے۔ شیخ نے خود اس قبے کو منہدم کیا اور اس طرح اللہ تعالی نے ان کے ہاتھوں اس قبے کو مٹا دیا۔ اللہ ان پر رحم فرمائے۔ خبر میں شیخ رحمۃ اللہ علیہ کے مستقل قیام اور پھر دعوت و تبلیغ کے اسباب سے پہلے تجد کی حالت کیا تھی، یہاں اس کی ایک جھلک پیش کی جارہی ہے:



شیخ رحمہ اللہ کی دعوت سے پہلے اہل مجد ایس حالت میں تھے، جسے کوئی بھی مسلمان پیند نہیں کر سکتا۔ خید میں شرک اکبر کا رواج عام ہو چکا تھا۔ یہاں تک کہ گنبد، درخت، پتھر اور غاروں کی یوجا ماٹ شروع ہو گئی تھی۔ جو بھی ولی ہونے کا دعوٰی کرتا، اُس کی عبادت کی جاتی تھی۔ حالاں کہ وہ آوارہ گرد اور بے وقوف لوگ ہوا کرتے تھے۔ نیز اللہ تعالٰی کے علاوہ کچھ ایسے ولایت کے دعویدار يوے حانے لگے تھے، جو پاگل اور بے عقل تھے۔ نجد میں جادو گروں اور کاہنوں کی شہرت عام ہو گئی تھی۔ لوگ ان سے سوال کرتے اور ان کے جواب و پیشین گوئیوں کی تصدیق کرتے تھے۔ کوئی اس پر نگیر کرنے والا نہیں تھا۔ اِلّا یہ کہ جسے اللہ تعالٰی نے توفیق دی ہو۔ لو گوں پر دنیا طلبی اور دنیادی خواہشات کا غلبہ ہو چکا تھا۔ اللہ والوں اور اس کے دین کے مدد گاروں کی تعداد دن بدن کم ہوتی جارہی تھی۔ اس طرح حرمین شریفین اور یمن میں شرک وبدعت، قبروں پر گنبدوں کی تغمیر اور اولیاے کرام سے فریاد طلبی کا رواج جڑ پکڑ گیا تھا۔ یمن میں اس طرح کی بہت سی برائباں یائی حاتی

تھیں اور نجد کے شہروں میں تو شرک و ہدعت کا کوئی شار نہیں تھا۔ اس کا تعلق جاہے قبر سے ہو یا غار سے، درخت سے ہو یا مجنوں، مجذوبوں اور سر پھرے آوارہ گردوں سے، اللہ کے علاوہ انہیں ایکارا جاتا اور اللہ کے ساتھ ان سے بھی فریاد طلب کی جاتی تھی۔ اس طرح محبد میں جنوں کو یکارنا، ان سے مدد طلب کرنا، ان کے نام کا ذبیجہ پیش کرنا اور ان سے مدد کی اُمید اور شر کے خوف سے ان ذبیحوں کو گھروں کے گوشوں میں رکھنا، یہ سب عام ہو چلا تھا۔ جب شیخ رحمہ اللہ نے دیکھا کہ لوگوں میں شرک پنیتا اور پھیلتا جارہا ہے اور کوئی اس پر نگیر بھی نہیں کر رہا ہے، نہ ہی کوئی دین کی دعوت دینے والا ہے، ایسی ناگفتہ یہ حالت کو دیکھ کر ان برائیوں کی اصلاح اور لو گوں کو خالص دین کی دعوت دینے کے لیے آپ یوری شجاعت ودلیری کے ساتھ کمربستہ ہو گئے اور دعوت کے راستے میں پیش آنے والی تکلیفوں پر صبر کیا۔ اور آپ کو یہ بخوبی علم ہو گیا کہ جہاد اور اذیت پر صبر و تخل کے سوا کوئی چارہ نہیں ہے، چنانچہ آپ نے عینیہ میں قیام کے دوران ہی اسلامی تعلیم وتربیت، صحیح راستے کی طرف



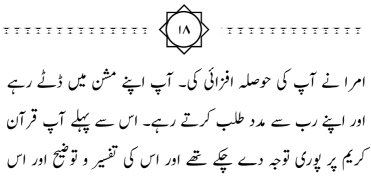
ر بنهائی اور دعوت ارشاد میں اپنی تک ودو تیز تر کردی اور به اُمید لے کر علما سے خط وکتابت اور علمی مذاکرے کا سلسلہ شروع کیا کہ وہ اللہ تعالٰی کے دین کی نصرت وتائید نیز شرک و بدعت اور مروجہ خرافات کا قلع قمع کرنے کے لیے ان کا ساتھ دیں گے۔ چنانچہ مجد، حرمین شریفین، یمن اور دوسری جگہوں کے بہت سے علما نے آپ کی دعوت پر لبیک کہا اور آپ کے پاس تائیدی خطوط بھیج۔ لیکن دوسری طرف کچھ علما نے آپ کی سخت مخالفت کی۔ آپ کی دعوت میں رکاوٹیں پیدا کیں۔ آپ کی مذمت اور آپ سے لوگوں کو متنفر کرنا شروع کردیا۔ ایسے لوگ دو گروہوں میں بٹے ہوئے تھے :ایک گروہ خرافاتیوں اور جا ہلوں کا تھا۔ اسے نہ اللہ کے دین کا علم تھا، نہ ہی اللہ کی وحدانیت سے واقفیت تھی۔ ہاں !اپنے آبا واجداد سے وراثت میں ملی جہالت و گمراہی، شرک وبد عت اور خرافات کا علم ان کو اچھی طرح تھا۔ جیسا کہ اللہ تعالٰی نے ایسے لوگوں کی تصویر کشی كرتے ہوئے فرماياہے: "ہم نے اينے باب دادا كو ايك طريقے ير يايا ہے اور ہم اُنہی کے نقش قدم کی پیروی کر رہے ہیں''۔ [سورہ

<sup>\*\*\*</sup> 



الزخرف آیت :۲۳] اور ان معاندین کا دوسرا گروہ جو اہل علم پر مشمل سمجھا حاتا تھا، محض دشمنی اور حسد کی وجہ سے آپ کی دعوت کی تردید کی، تاکه عوام کو بیر کہنے کا موقع نہ رہے کہ کیوں آپ لوگوں نے اب تک اس چیز یر ہماری نکیر نہیں کی تھی؟ بیہ عبدالوہاب کا بیٹا ہی کیوں آتے ہی صاحب حق بن گیا اور آپ لوگ علما ہیں، آپ نے تجھی اس باطل کا انکار نہیں کیا؟ اچنانچہ انہوں نے آپ رحمہ اللہ سے حسد کیا۔ عوام الناس کی طرف سے انہیں شر مندگ کا احساس کھانے لگا، اور حق کے تھلم کھلا معاند بن گئے اور اس کی وجہ ان کا دنیا کو آخرت پر ترجیح دینا تھا،اور اس فغل میں یہ یہود کے پیروکا بن گئے جن کی سرشت یہی ہے کہ وہ دنیا کو اُخرت یر ترجیح دیا کرتے ہیں۔ ہم اللہ سے عافیت اور سلامتی کے خواستگار ہیں۔

گر شیخ نے صبر و تخل سے کام لیا اور دعوت کے کام میں پوری طاقت سے لگے رہے۔ جزیرے کے اندر وباہر کے بعض علا و



سے مسائل کے استنباط میں مکمل دستر س حاصل ہو چکی تھی۔

رسول اللہ منگانٹی کی سیرت اور صحابہ کرام کی تاریخ کا بھی گہرا مطالعہ کر چکے تھے۔ اس سے آپ کو روشنی ملی، علمی بصیرت حاصل ہوئی اور جب وہ حوصلہ مل گیا، جو آپ کے حق میں معین و مدد گار ہو اور حق پر ثابت قدم رکھ سکے، تو اپنی مہم کی اشاعت میں پوری طرح کمربستہ ہو گئے اور لوگوں کے در میان دعوتِ حق پھیلانے اور علما اور امرا سے اس سلسلے میں خط کتابت کرنے کی ٹھان کی، خواہ اس کے لیے کوئی بھی قیمت چکانی پڑے۔

چنانچہ اللہ تعالٰی نے آپ کی پاکیزہ تمنائیں پوری کیں، آپ کے ذریعہ دعوت کو پھیلایا اور حق کی تائید کی۔ اور اللہ تعالٰی نے آپ کو مددگار اور تائید کار افراد عطا کیے، یہاں تک کہ اللہ کے

\*\*\*\*



دین کا غلبہ ہو گیا اور کلمہ توحید کو سربلندی حاصل ہوئی۔ شیخ نے عینہ میں تعلیم ورہنمائی کے ذریعہ اپنی دعوت حاری رکھی، لیکن جب د یکھا کہ صرف زبانی دعوت اثر انداز نہیں ہور ہی ہے، تو اور گن کے ساتھ کام کرنے لگے اور بالفعل شرک کے آثار مٹانے کے لیے تن من دھن کی بازی لگادی، تاکہ مکنہ حد تک آپ کے باتھوں شرک کے آثار زائل ہوجائیں۔ شیخ نے امیر عثان بن معمر سے فرمایا تھا کہ زید کی قبر پر جو قبہ تغمیر ہے، اسے ڈھانا بہت ضروری ہے۔ زید بن خطاب رضی اللہ عنہ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے سکے بھائی ہیں۔ اور بارہویں ہجری میں مسلمہ کذاب کے خلاف جنگ میں شہیر ہونے والوں میں سے ایک ہیں۔ بعد میں ان کی قبر پر قبہ بنا دیا گیا، جیسا کہ لوگ بیان کرتے ہیں۔ ویسے، اس بات کا بھی امکان ہے کہ وہ قبر کسی دوسرے کی رہی ہو۔ لیکن عام لو گوں کے بیان کے مطابق ہے قبر زید رضی اللہ عنہ ہی کی تھی۔ چنانچہ آپ کی طلب پر امیر عثان نے قبہ گرا دینے کی اجازت دے دی۔ جیسا کہ پیچھے بھی گزر چکا ہے۔ الحمد لللہ قبہ ڈھا دیا گیا اور اللہ تعالٰی کا بڑا شکر و احسان

\*\*\*

......

ہے کہ اب تک اس کا نام و نشان غائب ہے۔ خلوص نیت، نیک ارادے اور حق کی سربلندی کے خیال سے اسے منہدم کیا گیا، تو اللہ تعالٰی نے اس کا نام ونشان مٹاڈالا۔ وہاں اور بھی بہت ساری قبریں تحصیں، ان میں ایک قبر کو صحابی رسول ضرار بن ازدر کی طرف منسوب کیا جاتا تھا، جس پر ایک قبہ تعمیر تھا۔ اُسے بھی منہدم کردیا گیا۔ علاوہ ازیں وہاں دوسری زیارت گاہیں بھی تحصی۔ اللہ تعالٰی نے ان سب کو مٹادیا۔ نیز وہاں اللہ تعالٰی کو چھوڑ کر کچھ غار اور درختوں کی بھی عبادت کی جاتی تھی، جس کے مٹانے اور نیخ کنی کا مبارک کام

مقصود ہیہ ہے کہ شیخ رحمہ اللہ قولی اور عملی دونوں طرح اپنی دعوت میں مصروف عمل رہے۔ جیسا کہ اس کا بیان گرر چکا ہے۔ اسی دوران شیخ کے پاس ایک عورت آئی، جس نے زنا سرزد ہونے کا کئی بار اعتراف کیا۔ جب شیخ نے اس کی دماغی حالت کے بارے میں دریافت کیا، تو معلوم ہوا کہ وہ صاحب عقل ہے اور اس میں کوئی



دماغی خلل نہیں ہے۔ چنانچہ جب وہ اقرارِ جرم پر اڑی رہی، اس سے باز نہیں آئی اور نہ کسی زور و زبردستی یا شک وشبہ کا دعوی نہیں کیا، نیز وہ شادی شدہ تبھی تھی، تو شیخ رحمہ اللہ نے عیینہ کا قاضی ہونے کی حیثیت سے اُسے رجم کرنے کا حکم دیا۔ اس کے بعد قبّہ کو ڈھانے، عورت کو رجم کرنے اور اللہ کی طرف عظیم دعوت نیز عیینہ کی طرف مہاجرین کی ہجرت جیسے واقعات کی وجہ سے آپ کا چرچا عام ہو گیا۔

جب احساء اور اس کے نواحی علاقوں کے حاکم سلیمان ابن عریعر الخالدی، جس کا تعلق قبیلہ بنی خالد سے تھا، کو شخ رحمہ اللّٰد کے حالات کے بارے میں معلوم ہوا، اور اسے یہ بھی معلوم ہوا کہ آپ اللّٰد کی طرف دعوت دیتے ہیں، قبوں کو ڈھاتے ہیں اور حدود قائم کرتے ہیں، تو اس بدو پر یہ باتیں بہت گراں گزریں۔ اس لیے کہ اہل بادیہ کی عام طور سے یہ عادت ہوتی ہے کہ وہ ظلم کرنے، خون بہانے، مال لوٹے اور عزتیں پامال کرنے میں پیش بیش رہتے ہیں، ماسوا ان لوگوں کے جنھیں اللہ ہدایت دے دیتا ہے۔ چنانچہ وہ خائف ہو گیا کہ کہیں اس شیخ کی شان بڑھتی نہ جائے اور جس کی وجہ سے اس بدو امیر کو حکومت سے ہاتھ دھونا پڑے !اس لیے اُس نے امیر عثان کو دھمکی آمیز خط لکھا اور حکم دیا کہ وہ اپنے یہاں عیینہ میں موجود اُس مطوّع (عالم دین) کو قُتل کردے۔ اُس نے لکھا کہ جو مطوّع تمہارے یہاں ہے، اُس کے بارے میں ہمیں ایس ایس باتیں معلوم ہوئی ہیں !اس لیے یا تو تم اُسے قُل کردو، ورنہ ہمارے یہاں سے جو تم کو آمدنی ہوتی ہے، ہم اُسے روک کیں گے !!اُس کے علاقے سے امیر عثان کو سونے کی آمدنی ہوتی تھی۔ اس لیے امیر عثان نے اُس امیر کی بات کو بڑی سنجید گی سے لیا اور ڈر گئے کہ اگر اُس کی نافرمانی کی، تو وہ ان کا خراج روک لے گا یا اُن سے جنگ کرے گا۔ چنانچہ انہوں نے شیخ سے کہا کہ اُس امیر نے ہمیں کچھ اس اس طرح کی بانتیں لکھ تبھجی ہیں، تاہم یہ ہمارے لیے صبح نہیں کہ ہم آپ کو قتل کریں۔ ساتھ ہی ہم اُس حاکم سے ڈرتے بھی ہیں، اور اُس سے جنگ مول کینے کی سکت ہمارے اندر نہیں ہے، اس

\*\*\*



لیے اگر آپ یہاں سے نکل جائیں، تو بہتر ہو گا ! یہ سن کر شیخ نے اُن سے کہا : میں جس چیز کی طرف دعوت دیتا ہوں، وہ اللہ کے دین اور کلمہ 'لالہ اللہ اللہ اللہ محمد رسول اللہ' کی شخفیق سے عبارت ہے، لہذا جو شخص اس دین کو مضبوطی سے تھامے گا، سیچ دل سے اس کی نصرت وتائید کرے گا، اللہ تعالی اُس کی مدد اور تائید فرمائے گا اور اُسے دشمنوں کے علاقوں کا والی بنائے گا۔ لہذا اگر آپ صبر کریں، استقامت اختبار کرس اور اس خیر کو قبول کرس، تو به خوش خبری قبول فرمائیں کہ اللہ تعالی عنقریب آپ کی مدد فرمائے گا، اس بدو نیز دیگر دشمنوں سے آپ کی حفاظت بھی فرمائے گا۔ ساتھ ہی اس کی اور اس کے قبیلے کے علاقوں کو آپ کے سپر د کردے گا۔ لیکن اُنہوں نے معذرت کرتے ہوئے کہا: شیخ ! ہمارے اندر اُس سے جنگ کرنے کی سکت ہے، نہ ہی ہم اُس کی مخالفت کر سکتے ہیں۔ چنانچہ شیخ رحمہ اللہ اُس وقت عیبنہ سے نکل کر سرزمین درعیہ کی طرف چلے گئے۔ لوگوں کا بیان ہے کہ آب وہاں پیادہ گئے۔ دن کے آخری پہر وہاں پہنچ، جب کہ آپ عیدینہ سے دن کے پہلے پہر پیدل



چلتے ہوئے نکلے تھے۔ امیر عثان نے آپ کے لئے سواری کا انتظام نہیں کیا تھا۔ آپ عیبنہ کے ایک مرد صالح کے یہان یونچ، جو اس شہر کے بالائی حصہ میں سکونت یذیر تھے، اور جن کا نام محمد بن سویکم عرین تھا، چنانچہ آپ انہی کے یہاں قیام یذیر ہوئے۔ کہا جاتا ہے کہ وہ شیخ کے اپنے یہاں آنے سے گھبر ائے ہوئے تھے اور اپنی تمام وسعتوں کے باوجو دزمین ان کو اپنے لئے تنگ محسوس ہونے لگی تھی، نیز ان کو امیر در عیه کا خوف دامن گیر تھا، مگر شیخ نے انہیں دلاسه دیا اور کہا :میں شہبیں خیر و بھلائی کی بشارت دیتا ہوں۔ میر می دعوت اللہ کے دین کی طرف ہے اور عنقریب ہی اللہ تعالی اسے غالب کردے گا۔ چنانچہ محمد بن سعود تک شیخ محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ کی خبر پینچ گئی۔ کہا جاتا ہے بیہ خبر ان کی اہلیہ کی معرفت اُن تک پنچی، جن کے پاس ایک بزرگ گئے اور کہا کہ اپنے شوہر کو شیخ کے بارے میں اطلاع دو اور ان کی دعوت قبول کرنے اور اُن کی نصرت وتائير پر ابھارو !وہ ايک نيک اور اچھی خاتون تھيں۔ چنانچہ جب در عیہ اور مضافات کے امیر محمد بن سعود ان کے پاس آئے، تو نیک

بی بی نے کہا :اس عظیم نعمت کو بشارت جانو۔ یہ ایک عظیم نعمت ہے، جسے اللہ تعالی نے تمہارے حصبہ میں ڈال دیا ہے۔ بہ عظیم داعی ہیں، جو اللہ کے دین، اللہ کی کتاب اور رسول اللہ سَلَّا يَنْزُمُ کی سنت کی طرف بُلاتے ہیں۔ کتنی عظیم نعمت ہے یہ اجتنی جلد ممکن ہو، اسے قبول کرس اور شیخ کی مدد کری۔ اس میں قطعی تاخیر نہ کری۔ امیر نے نیک ٹی ٹی کا بیہ مشورہ مان لیا، تاہم انجی تردد میں تھے کہ آما وہ خود چل کر شیخ کے باس جائیں یا انہیں بلا تھیجیں !چنانچہ اس سلسلے میں انہیں مشورہ دیا گیا۔ کہا جاتا ہے کہ یہ مشورہ دینے والی بھی اُن کی نیک بیوی ہی تھیں۔ مثیر ان دولت نے مشورہ دیا کہ شیخ کو یہاں بلانا مناسب نہیں، بلکہ آپ خود ان کے گھر تشریف لے جائیں اور عالم دین اور خیر کی طرف بلانے والے کی عزت و تکریم کریں۔ لہذا انہوں نے بہ نیک مشورہ قبول کر لیا۔ اس لیے کہ اللہ تعالی نے ان کے حق میں نیک بختی، خیر وجلائی، رحمت اور بہتر ٹھکانہ لکھ دیا تھا۔ چنانچہ وہ بذاتِ خود شیخ کے پاس محمد بن سویلم کے گھر تشریف لے گئے، آپ کو سلام کیا اور آپ کے ساتھ بات چیت کی اور کہا : شیخ

\*\*\*



محمد ابہاری طرف سے تائید ونصرت اور امن وتعاون کی خوش خبر ی سُن لیں۔ شیخ نے اُن سے کہا :ہم آپ کو بھی نصرت الہی، سلطنت واختیار اور نیک انجام کی خوش خبری سناتے ہیں۔ یہ اللہ کا دین ہے، جو اُس کی مدد کرے گا، اللہ اُس کی مدد کرے گا۔ جو اُس کی تائید کرے گا، اللہ اس کی تائید کرے گا۔جلد ہی آپ کو اس کے آثار نظر آجائیں گے۔ انہوں نے کہا :اے شیخ ! میں جلد ہی اللہ اور اس کے رسول کے دین نیز اللہ کے راتے میں جہاد کرنے پر آپ کے ہاتھوں پر بیعت کروں گا، تاہم مجھے خدشہ ہے کہ جب ہم آپ کی نصرت و تائید کے لئے اٹھ کھڑے ہوں اور اللہ تعالی آپ کو دشمنوں یر غالب کردے، تو کہیں آپ کو دوسری جگہ نہ بھا جائے اور ہماری یہ سرزمین چھوڑ کر کسی اور جگہ نہ چلے جائیں ! آپ نے کہا : میں اس یر تمهاری بیعت نہیں کرتا، بلکہ اس بات پر تمهاری بیعت کر رہا ہوں کہ تمہارا خون میر اخون اور تمہاری تباہی میری تباہی ہے۔ میں آپ کے علاقے سے ہر گز نہیں نکلوں گا۔ چنانچہ نصرت وتائید اور اس جگہ سکونت یذیر رہنے، امیر کے ساتھ رہ کر ان کی مدد کرنے اور



اللہ کے دین کے غالب ہوجانے کے وقت تک ان کے ساتھ اللہ کے رائے میں جہاد کرنے یر، ان (امیر محمد بن سعود) کے ہاتھوں پر آپ نے بیعت کی۔ اس بات پر بیعت تمام ہوئی۔ عینیہ، عرقہ، منفوجہ، رماض اور دیگر قرب وجوار سے لوگ درعیہ آنے لگے۔ در عبه مسلسل دار البجرت بنا رہا اور وہاں ہر طرف سے لوگ ہجرت کر کے آتے رہے۔ لوگوں کے پیچ، شیخ کے احوال، درعیہ میں آپ کے دورس، او راللہ کی طرف آپ کی دعوت ور ہنمائی کا شہر ہ ہو گیا، تو لوگ جوق در جوق آپ کے پاس آنے لگے۔ شیخ وہاں عزت واحتر ام اور محبت کے ساتھ تائید ونصرت کے سابیہ میں رہنے گئے۔ آپ اقاعده طور پر وبال عقائد، قر آن کریم اور اس کی تفسیر، فقه، حدیث، مصطلح الحديث، اور عربی وتاريخی علوم نيز ديگر نفع بخش علوم کے دروس دینے لگے۔

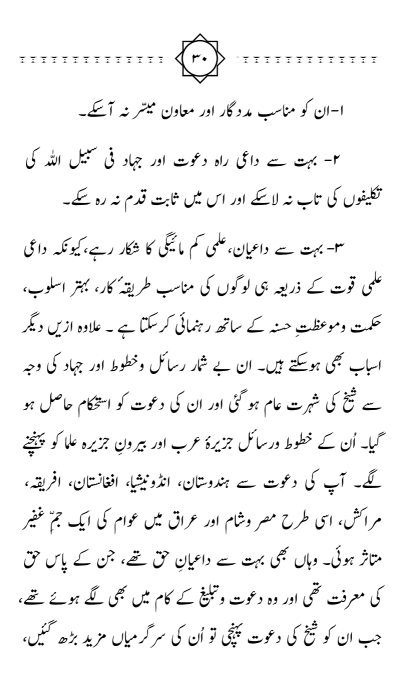
ہر جگہ سے لوگ آپ کے پاس آنے لگے۔ بوڑھے بچے اور جوان سبھی در عیہ آکر آپ سے علم حاصل کرنے لگے۔ آپ نے عام



وخاص ہر ایک کے لیے بہت سے دروس ترتیب دیے۔ درعیہ میں علم کی نشرواشاعت کا کرتے رہے۔ اور دعوتی کاز میں ہمہ تن مصروف رہے۔ پھر جہاد شروع کیا۔ اور لو گوں کو اس میدان میں شرکت کرنے نیز اپنے علاقوں سے شرک کو مٹانے کا پیغام دیا۔ آپ نے اس مشن کا آغاز اہل نجد سے کیا۔ وہاں کے علما اور حاکموں سے خط و کتابت کی۔ شہر ریاض کے علما اور اس کے حاکم دہام بن دواس، خرج کے علما اور امرا، جنوبی علاقوں، قصیم، حائل، وشم اور سدیر وغیرہ کے علما، اسی طرح آحساء اور حرمین شریفین نیز بیرون ممالک جیسے مصر، شام، عراق، ہندوستان اور یمن وغیرہ کے علا و حکام سے بھی برابر خط وکتابت کرتے رہے۔ لوگوں سے آپ برابرخط وکتابت کرتے رہے،ان پر اتمام جحت کرتے رہے اور خلق خدا کی اکثریت کے یہاں یائے جانے والے شرک وبدعات کی طرف لو گوں کی توجہ مبذول کراتے رہے۔ تاہم اس کا سے بھی مطلب نہیں کہ اُس وقت دین کی نصرت وتائید کرنے والے لوگ بالکل ناپید ہو چکے تھے، بلکہ ہمیشہ سے اس کے انصار ومدد گاریائے جاتے رہے ہیں۔ اس لیے کہ

اللہ جلّ وعلا نے اس دین کی ضانت جو لے رکھی ہے اور فرمانِ نبوی اللہ جلّ وعلا نے اس دین کی ضانت جو لے رکھی ہے اور فرمانِ نبوی "اس امت میں ہمیشہ ایک جماعت حق پر گامزن اور غالب رہے گ" کے بعد ان کئی خِطُوں میں حق کے انصار واعوان موجود تھے، لیکن اس وقت میں صرف نجد کے حوالے سے بات کررہا ہوں۔ جہاں شر و فساد، شرک وخرافات اس قدر موجود تھا کہ جس کی واقعی کیفیت صرف اللہ ہی جان سکتا ہے۔ لیکن وہاں ایسے علما تھی تھے جن میں خیر تھا، تاہم انہیں دعوت کے میدان میں مناسب طور پر سر گرم عمل ہونے نیز اس کے لیے کماحقہ کوشش کرنے کی توفیق نصیب نہیں ہوئی تھی!

یمن اور غیر یمن میں بھی داعیانِ حق اور انصارِ حق موجود تھے، جنہوں نے اس شرک وخرافات کو محسوس کیا (اور اس کے خلاف جد وجہد بھی کی) تاہم ان کی دعوت کو وہ کامیابی نہیں ملی، جو شیخ محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ کی دعوت کے حصے میں آئی۔ اس کے کئی اسباب ہیں، جن میں چند یہ ہیں:



-----

ان کی قوت میں اضافہ ہوا اور ان کی دعوت شہر ت کپڑ گئی۔ شیخ کی د عوت برابر تھیلتی رہی، اسلامی دنیا اور اس سے باہر اس کا ظہور ہوتا رہا۔ اب اس آخری دور میں بھی آپ کی کتابیں ورسائل، نیز آپ کے بیٹوں و یوتوں اور جزیرہ عرب کے اندر اور اس کے باہر موجود آپ کے اعوان و انصار کی کتابیں شائع ہو چکی ہیں۔ اسی طرح آپ کی دعوت وسوائح نیز آپ کے معاونین کے احوال پر مبنی کتابوں کی نشر واشاعت ہو چکی ہے۔ بیہ لٹر بچر دنیا کے بیشتر خِطّوں اور شہروں میں پھیل چکا ہے۔ یہ بھی ایک معلوم شدہ حقیقت ہے کہ ہر نعمت کے کچھ حاسد اور ہر داعی کے بہت سے دشمن بھی ہوتے ہیں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: {اور ہم نے تو اس طرح ہمیشہ شیطان انسانوں اور شیطان جنوں کو ہر نبی کا دشمن بنایا ہے، جو ایک دوسرے پر خوش آیند ہاتیں دھوکے اور فریب کے طور پر القا کرتے رہے ہیں۔ اگر تمہارے رب کی مشیت یہ ہوتی کہ وہ ایسا نہ کری، تو وہ تبھی نہ کرتے۔ پس تم اُنہیں ان کے حال پر چھوڑ دو کہ این افترا پردازیاں کرتے رہیں}۔ [سورۂ اُنعام، آیت :۱۱۲]۔ جب

\*\*\*

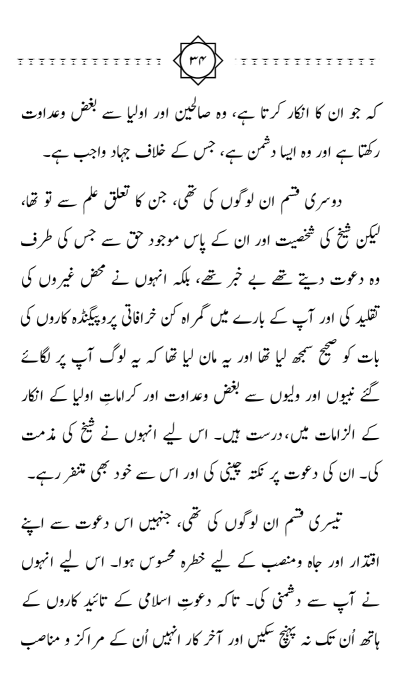
شیخ اپنی دعوت کی بنا پر مشہور ہو گئے، آپ نے کئی کتابیں تصنیف کرکے اور بیش قیمت تالیفات کرکے لو گول کے مابین نشر کیا اور علما نے آپ سے خط وکتابت شروع کردی، تو آپ کے حاسدین اور مخالفین کی ایک بڑی جماعت تیار ہو گئی، نیز دوسرے دشمن تھی میدان میں آگئے۔

آپ کے مخالفین اور دشمن دو طرح کے تھے :ایک وہ لوگ تھے جنہوں نے علم اور دین کے نام پر ان سے دشمن کی، دوسرے وہ لوگ تھے جنہوں نے علم اور دین کی آڑ میں سیاسی بنیاد پر ان سے عدادت کی اور ان کے مخالف اور دشمن علما سے فائدہ اُٹھایا جنہوں نے علانیہ طور پر ان سے دُشمنی ٹھان رکھی تھی اور جو شیخ کو حق سے بعید گردانتے تھے۔ تاہم شیخ اپنی دعوت میں جُٹے رہے، شہبات کا ازالہ فرماتے اور دلائل کو واضح کرتے رہے، اللہ کی کتاب اور سنتِ رسول کی روشنی میں حقائق کی طرف لوگوں کی رہنمائی



جاتا، تو تمبھی کہا جاتا کہ آپ اجماع کے مخالف اور اجتہادِ مطلق کے دعویدار ہیں، اپنے پیش رو علما وفقتہا کو خاطر میں نہیں لاتے، اور تبھی دیگر تہمتیں بھی لگائی جاتیں۔ اس کی وجہ بعض لوگوں کی علمی کم مائیگی تھی۔ تو دوسرے پچھ لوگوں نے محض غیروں کی تقلید میں اور ان پر اعتماد کرتے ہوئے دشمنی کی، اور پچھ لوگ اپنی کر سیوں کے بارے میں خوف زدہ تھے۔ سو انہوں نے سیاسی بنیاد پر آپ سے دشمنی کی، اور اپنی اس عداوت میں دین اور اسلام کو آڑ کے طور پر استعال کیا، نیز گر اہوں اور اہل خرافات کی باتوں کا سہارا لیا۔

در حقیقت شیخ کے مخالفین تین طرح کے تھے۔ ایک قسم اُن خرافاتی علما کی تھی، جو حق کو باطل اور باطل کو حق سمجھتے تھے۔ ان کا اعتقاد تھا کہ قبروں پر عمارت اوران پر مساجد تعمیر کرنا، اللہ کو چھوڑ کر قبر والوں کو رُکارنا، اُن سے فریاد کرنا اور ان جیسی باتیں سب دین وہدایت کا حصہ ہیں۔ اس کے ساتھ ان کا بیہ بھی عقیدہ تھا



\*\*\*\*

سے بے دخل کردیں اور ان کے علاقوں پر قابض ہوجائیں۔ شیخ اور ان کے مخالفین کے مابین برابر تحریری جنگ، بحث ومباحثہ اور مناظرے جاری رہے، چنانچہ طرفین میں خط و کتابت ہوتی رہی اور بحث ومباحثہ چلتا رہا۔ ایک دوسرے کے اعتراض کا جواب دیتے رہے، اسی طرح آپ کے بیٹوں، یوتوں اور معاونین اور مخالفین دعوت کے درمیان بھی بہ سلسلہ چکتا رہا، یہاں تک کہ اس بنا پر بہت سے رسائل او جوابات تیار ہو گئے۔ جب ان رسائل، فناوے اور جوابات کو یکجا کیا گیا، تو ان کا مجموعہ کئی جلدوں تک پیچی گیا۔ ان میں سے اکثر چیزیں بحد اللہ زیورِ طبع سے آراستہ ہوچکی ہیں۔ شیخ رحمہ اللہ اپنی دعوت اور جہاد میں بٹے رہے۔ در عیہ کے حاکم اور آل سعود کے جد امجد امیر محمد بن سعود آپ کی تائید ومدد کرتے رہے۔ ۱۱۵۸ ہجری میں علم جہاد بلند ہوا۔ یہ جہاد گفت وشنید اور حجت وبراہین سے شروع ہوا۔ پھر یہ دعوت جہاد بالسیف کے ساتھ جاری رہی۔ بہ ایک حقیقت ہے کہ اگر اللہ عزوجل کی طرف بُلانے والے داعی کے پاس دین کی حمایت اور اُس کو نافذ کرنے والی قوت نہ ہو، تو

\*\*\*



بہت جلد دعوت کا خاتمہ ہوجاتا ہے، اس کی شہرت کا چراغ بُحھ حاتا ہے اور اس کے انصار ومدد گار کم جاتے ہیں۔ اسی طرح یہ بھی ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ مخالفین کے قلع قمع، حق کی نصرت وتائید، نیز د عوب اسلامی کی نشر واشاعت میں قوت اور متھیار کی خاص اثر انگیزی ہے۔ اللہ تعالی جو اپنی ہر بات میں سچا ہے، اُس نے اس آیت کریمہ میں نہایت ہی درست بات کہی ہے :{ہم نے این رسولوں کو صاف صاف نشانیوں اور ہدایات کے ساتھ بھیجا اور اُن کے ساتھ کتاب اور میز ان نازل کی، تاکہ لوگ انصاف پر قائم ہوں، اور لوہا اتارا جس میں بڑا زور ہے اور لوگوں کے لیے منافع ہیں۔ بہ اس لیے کیا گیا ہے کہ اللہ کو معلوم ہو جائے کہ کون اُس کو دیکھے بغیر اس کی اور اُس کے رسولوں کی مدد کرتا ہے؟ یقیناً اللہ بڑی قوت والا اور زبردست ہے}۔ [سورہ الحدید، آیت :۲۵]۔ یہاں اللہ سبحانہ وتعالی نے واضح فرما دیا ہے کہ اُس نے رسولوں کو 'بینات 'یعنی واضح دلائل وبراہین دے کر بھیجا ہے، جن کے ذریعہ اللہ تعالی حق کو واضح فرماتا ہے اور باطل کو نیست ونابود کرتا ہے۔ اُس نے

رسولوں کے ساتھ کتاب بھی نازل کی، جس میں تفسیر وتو صبح اور ہدایت کا بیان ہے۔ اُن کے ساتھ میز ان بھی اتارا۔ اور یہ وہ عدل ہے، جس کے ذریعہ ظالم اور مظلوم کے در میان انصاف کیا جاتا ہے، جس سے حق کا بول بالا ہوتا ہے، ہدایت کی روشنی تھیلتی ہے اور جس کی روشنی میں لوگوں کے ساتھ حق اور انصاف کے معاملات طح کیے جاتے ہیں۔ اُس نے لوہا بھی اتارا ہے، جس میں بھر پور طاقت و قوت ہے۔ اور جس میں مخالفین حق کے لیے ڈانٹ اور دھمکی ہے، سو یہ ایسے لوگوں کے لیے ہے جن کے سامنے حجت کام نہ آئے اور جن پر دلیل اثر نہ کرے۔ ایس صورت میں حق کو غالب

اس مناسبت سے کیا ہی خوب کہا ہے کسی کہنے والے نے

دو ہی چیزیں ہیں یا تو وحی یا پھر ایسی تیز باریک دھار والی تلوار، جس کی دھار ہر نج رو کی گردن اتار کر رکھ دیتی ہے۔



یس بیر تکوار) ہر جاہل کے بیاری کی دَوا ہے۔ اور بیہ (وحی) ہر عاقل کے مرض کا علاج ہے ۔

اس لیے کہ عقل مند اور فطرت سلیمہ کا حامل انسان دلیل سے استفادہ کرتا ہے، حق کو دلیل کی بنیاد پر قبول کرتا ہے۔ لیکن خواہشات نفس کے پیروکار ظالم شخص کو صرف تلوار درست کرتی ہے۔ اس لیے شیخ رحمہ اللہ دعوت وجہاد میں یوری طرح جُٹ گئے اور آل سعود ۔ طیّبَ اللَّدُ تَرَاهم۔ ان کی مدد کرتے رہے۔ وہ سب جہاد اور دعوت میں ۱۱۵۸ ہجری سے ۱۲۰۶ ہجری میں شیخ کی وفات تك مصروف رہے۔ اس طرح تقريباً بچاس سال كى مدت تك دعوت و تبلیغ، جد وجہد، حق کی خاطر جدال، اللہ ور سول مَثَلَقَيْرًا کے اقوال وفرامین کی وضاحت اور دین اسلام کی طرف دعوت اور اللہ کے رسول مَتَالِقَيْرُ كَي شريعت كي طرف رہنمائي، كا كام جاري رہا۔ يہاں تک کہ لوگ مطیع وفرماں بردار ہو گئے۔ انہوں نے اللہ کے دین کو حقیق طور پر قبول کر لیا۔ اپنے یہاں قبوں، اور قبروں پر بنی ہوئی



مسجدوں کو منہدم کردیا۔ شریعت کی تنفیذ اور اس کی یابندی کی، اینے پیش رَو آبا واجداد اور ان کے قوانین کی اند ھی تقلید کو چھوڑ کر از سرنو جادۂ حق کی طرف واپس آئے، مسجد س نمازوں اور تعلیمی حلقوں سے آباد ہو گئیں، زکوۃ ادا کی جانے لگی، لوگوں نے شریعت کے مطابق رمضان کے روزے رکھنے شروع کردیے، امر بالمعروف ونہی عن المنكر ير توجه هوئي، شهرون، ديباتون، راستون اور صحر اؤن مين امن وامان قائم ہو گیا، دیہات کے اجڈ لوگ اپنی غلط روشوں سے ماز آ گئے، اللہ کے دین میں داخل ہوئے اور حق کو قبول کیا۔ شیخ نے ان کے اندر دعوت کو عام کیا، صحرا اور دیہاتوں میں مبلغین اور دُعاة لبصحِ، تمام شهروں اور ديہاتوں کو معلمين، مُرشدين اور قضاة فراہم کیے۔ بایں طور سارے نجد اور مضافات میں اس خیر عظیم اور واضح ہدایت کی لہر دوڑ گئی، حق کا یرچار ہوا اور اللہ عزّ وجلّ کے دین کا غلبہ ہوا۔



پھر شیخ رحمہ اللہ کی وفات کے بعد آپ کے بیٹے، یوتے، شاگردان اور دیگر انصار دعوت وجهاد میں لگے رہے۔ ان کی اولاد میں سر فہرست شیخ امام عبداللہ بن محمد، شیخ حسین بن محمد، شیخ علی بن محمد اور شيخ ابراہيم بن محمد اور يوتوں ميں شيخ عبدالر حمن بن حسن، شيخ علی بن حسین، شیخ سلیمان بن عبداللہ بن محمد ہیں اور اُن کے علاوہ دوسرے بہت سے لوگ ہیں۔ آپ کے شاگردوں میں سے شیخ حمد بن ناصر بن معمر اور علمائے درعیہ کی ایک بڑی تعداد اور ان کے علاوہ دیگر لوگ بھی میدان دعوت وجہاد میں لگے رہے اور، اللہ تعالی کے دین کی نشرواشاعت، رسائل کو تحریر کتابوں کی تصنیف وتالیف اور دشمنان دین سے جہاد، کرنے میں پیہم مصروف عمل رہے۔ ان داعیوں اور ان کے مخالفین میں جھکڑے کی اس کے علاوہ اور کوئی وجہ نہیں تھی کہ اِنہوں نے اللہ کی توحید اور عبادت کو صرف اسی کے لیے خاص کر دینے اور اس پر استقامت اختیار کرنے، قبروں پر بنائی ہوئی مسجدوں اور قبوں کو گرانے، شریعت الہید کو قائم کرنے اور اس پر ثابت قدم رہنے نیز امر بالمعروف ونہی عن المنکر اور



شرعی حدود کے نافذ کرنے کی دعوت دی تھی۔ پس یمی اُن کے اور دیگر لوگوں کے مابین نزاع او ر مخاصمت کے اسباب تھے۔ خلاصہ کلام یہ ہے کہ انہوں نے اللہ کی توحید کی طرف رہنمائی کی تھی اور لوگوں کو اسی کا تحکم دیا تھا۔ لوگوں کو اللہ کے ساتھ شرک کرنے اور شرک تک لے جانے والے اسباب وذرائع سے روکا تھا اور اُن پر شریعت اسلام کو لازم کیا تھا۔ پھر دعوت کی وضاحت اور دلائل کے بعد بھی جس نے انکار کیا اور شرک پر جما رہا اس سے انہوں نے اللہ عزّوجلؓ کی خاطر جہاد کیا اور اس کے علاقہ کا رُخ کیا، تاکہ وہ حق کے سامنے گھٹنے ٹیک دے او راس کی طرف لوٹ آئے یا پھر اُس پر حق کو بذریعه قوت و تلوار مسلط کردیا جائے، یہاں تک که وہ اور اس کے قلمرو میں رہنے والے لوگ حق کے مطیع وفرماں بردار ہو جائیں۔ اسی طرح لوگوں کو اُن بدعات اور خرافات سے باز رہنے کے لیے بھی کہا، جن کے بارے میں اللہ نے کوئی دلیل نہیں نازل کی تھی۔ جیسے کہ قبروں پر عمارت بنانا اور تیٹے تعمیر کرنا، طاغوتوں (غیر ُ اللَّہ) سے فیصلہ کرانا، جادوگروں اور کاہنوں سے سوال کرنا اور اُن



کی تصدیق کرنا وغیرہ، چنانچہ اللہ تعالٰی نے شیخ اور اُن کے معاونین کے ذریعہ ان تمام منکرات اور برائیوں کا خاتمہ کرادیا۔ اللہ تعالی کی رحمت ان سب پر نازل ہو۔

(اس دعوتی مشن کے منتیج میں) مسجدیں کتاب اللہ اور سنت مطہرہ، تاریخ اسلامی اور مفید عربی علوم کے دروس سے آباد ہو گئیں۔ لوگ مذاکرے، علم وہدایت اور دعوت وارشاد میں لگ گئے۔ کچھ لوگ دنیادی امور جیسے زراعت وصناعت وغیرہ میں مشغول ہو گئے۔ بایں ہمہ علم وعمل، دعوت وارشاد اور دین ودنیا کا حسین اجتماع ہوا۔ ایک شخص علم حاصل کرتا، مذاکرات میں شامل ہوتا، ساتھ ہی ساتھ زراعتی امور یا صناعت وتحارت وغیرہ میں بھی مشغول ر پتا۔ کسی وقت دین میں منہک تو تبھی دنیاوی امور میں مشغول۔ اللہ تعالی کی طرف دعوت دینے والے اور اس کے راستہ کی طرف رہنمائی کرنے والے افراد تھے، لیکن ساتھ ہی میں ملک میں موجود طرح طرح کی صنعتوں میں بھی مشغولیت رہتے تھے، جس کے ذریعہ



انہیں وہ سب کچھ مل رہا تھا، جو انہیں بیرون ملک سے لے نیاز کرنے کے لیے کافی تھا۔ جب داعیان حق اور آل سعود مجد سے فارغ ہو گئے، تو ان کی دعوت حرمین شریفین اور جزیرۂ عرب کے جنوبی حصوں میں بھی پھیل گئی۔ علمائے حرمین سے اس سے پہلے اور بعد میں بھی خط و کتابت حاری رہی، لیکن جب اس طرح کی دعوت کا کوئی خاطر خواہ متیجہ بر آمد نہیں ہوا اور حرمین کے باشندے، قبروں پر قبوں کی تعمیر اور ان کی تعظیم، قبروں کے پاس ار تکاب شرک اور قبر والوں سے سوال کرنے کی، اپنی سابقہ روش پر ہاقی رہے، تو امام سعود بن عبد العزیز بن محمد نے شیخ کی وفات کے گبارہ سال بعد حجاز کا رُخ کیا۔ پہلے اہل طائف سے ٹڈ بھیڑ ہوئی، پھر مکہ کی طرف بڑھے۔ امیر سعود سے پہلے امیر عثان بن عبد الرحمن المضائفی طائف پہنچ کیے تھے۔ انھوں نے امیر در عیہ امام سعود بن عبد العزیز بن محمد کی تبقیحی ہوئی اہل نجد اور دیگر لوگوں پر مشتمل ایک عظیم فوج لے کر اُن سے جنگ کی اور طائف پر قبضہ کرلیا۔ وہاں سے شریف کے امر اکو ب دخل کردیا۔ انہوں نے وہاں دعوت الی اللہ کا علم بلند کیا، حق کی

\*\*\*

طرف رہنمائی کی اور شرک پر قد عن لگائی۔ ابن عباس اور دیگر لوگ جن کی طائف کے جاہل اور گنوار لوگ عبادت کرتے تھے، سب پر روک لگادی۔ پھر وہاں سے امیر سعود نے اپنے والد عبد العزیز کے فرمان کے مطابق حجاز کا رُخ کیا۔ اور ان کی فوجین مکہ کے آس پاس جمع ہو گئیں۔

جب شریف مکہ کو احساس ہوا کہ گھٹے ٹیکنے یا راہِ فرار اختیار کرنے کے علاوہ کوئی دوسرا راستہ باقی نہیں بچا ہے، تو وہ جدہ کی طرف بھاگ کھڑا ہوا۔ امام سعود اور ان کے ساتھ کے مسلمان بغیر کسی لڑائی کے شہر میں داخل ہو گئے اور مکہ پر سنیچر کے دن بتاریخ آٹھویں محرم ۱۲۲۸ ہجری فجر کے وقت قبضہ کرلیا۔ پھر یہاں بھی دعوت کا غلبہ ہوا۔ خدیجہ رضی اللہ عنہا وغیرہ کی قبروں پر بنے تمام قبوں کو منہدم کردیا گیا اور یہاں بھی انہوں نے توحید الہی کی طرف دعوت ویکار کو مکمل طور سے انجام دیا، انہوں نے تعلیم دینے والے علما، مُرشدین، ناصحین اور شریعت ِ الہیہ کے مطابق فیصلہ کرنے والے

قاضیوں کا تقرر کیا۔ پھر اُس کے پچھ ہی مدت بعد مدینہ منورہ بھی ان کے زیر نگیں آگیا۔ مکہ فتح ہونے کے تقریباً دوسال کے عرصے بعد ١٢٢٠ ہجری میں آل سعود کا مدینے پر قبضہ ہو گیا اور حرمین شریفین آل سعود کے زیر تصرف آ گئے۔ انہوں نے یہاں مبلغین اور مر شدین کی تقرری کی، ملک میں عدل وانصاف قائم کیا اور شریعت الہیہ کی تنفیذ کی۔ یہاں کے باشدوں کے ساتھ حسن سلوک اور بطور خاص فقرا اور ضرورت مندوں کی مالی مدد کی، اُن کے ساتھ مواسات وغم خواری کی، انہیں کتاب اللہ کی تعلیم دی، خیر کی طرف ان کی رہنمائی گی، علما کی تعظیم کی اور تعلیم اور دعوت وارشاد کے لیے ان کی ہمت افزائی گی۔ حرمین شریفین اس وقت سے لے کر ۱۲۲۶، ہجری تک آل سعود کے زیر انتظام رہے۔ اس کے بعد مصری ادر ترکی افواج نے آل سعود سے جہاد کرنے اور انہیں حرمین شریفین سے نکالنے کی غرض سے تحاز کا رُخ کیا۔ اس کے کئی وجومات ہیں، جن میں کچھ کا تذکرہ آ دیکا ہے۔ وہ اسباب، جیسا کہ اُن کا ذکر آچکا ہے، یہ بین کہ ان حاملین دعوت کے دشمنوں، حاسدوں



نیز بصیرت سے محروم خرافاتی لوگوں اور اس دعوت کی وجہ سے اپنے سابس مراکز اور طالع آزمائیوں کے ختم ہوجانے اور اس دعوت کا چراغ گُل کرنے کی چاہ رکھنے والے ,بعض سیاسی لو گوں، نے شیخ کی دعوت اور ان کے متبعین ومعاونین پر جھوٹے الزامات لگائے اور کہا کہ یہ لوگ اللہ کے رسول مَتَالِقَہُمَ سے بغض رکھتے ہیں، اولیاء اللہ سے انہیں عدادت ہے، یہ اُن کی کرامات کے منگر ہیں اور یہ بھی کہا کہ یہ لوگ ایس ایس بانٹیں کہتے ہیں، جنھیں یہ لوگ اللہ کے رسول صَلَقَيْتُهم کی توہین سمجھتے تھے۔ بعض مفاد پر ستوں اور نادانوں نے اس جھوٹے پروپیکنڈے کی تصدیق بھی کردی اور اس کو اُن کی ہتک عزت، اُن کے خلاف جہاد، نیز ترکوں اور مصریوں کو اُن کے خلاف آمادهٔ جنگ کرنے کا ایک ذریعہ بنالیا۔ اس طرح بہ سارے فتنے اور جنگ وجدال معرض وجود میں آئے۔ مصری اور تُرکی نیز اُن کے ہم خیال فوجوں اور آل سعود کے مابین نجد اور حجاز میں ۱۲۲۶ ہجری سے ۱۲۳۳ ہجری کی سات سال کی طویل مدت تک برابر جنگ ہوتی

······

رہی۔ اس طرح بیہ پورا عرصہ جنگ وجدال اور حق وباطل کی قوتوں کی معر کہ آرائی میں گزرا۔

خلاصہ کلام ہیہ کہ یہی شیخ محمد بن عبد الوہاب رحمہ اللہ کی شخصیت ہے ,جو اللہ تعالی کے دین کی بالاد ستی قائم کرنے، لوگوں کو توحیرِ الہی کی طرف ئبلانے اور، اس دین میں لوگوں کے ذریعہ داخل کردہ بدعات وخرافات کا انکار کرنے کے لئے اٹھ کھڑے ہوئے، نیز لوگوں کو حق کا پابند بنانے، باطل سے دور رکھنے، اور انہیں ٹھلائی کا حکم دینے نیز ٹرائی سے روکنے کے لئے اپنی کوششیں صرف کیں۔

یہ شیخ رحمہ اللہ کی دعوت کا لُبؓ لباب ہے۔ اور وہ عقائد میں سلف ِ صالحین کے طریقے پر تھے، اللہ اور اس کے اسا وصفات، اُس کے فرشتوں، رسولوں، کتابوں، یوم آخرت اور تقدیر کے اچھ بُرے ہونے پر اُن کا ایمان تھا۔ توحیدِ الہی، اخلاصِ عبادت، بغیر کسی تعطیل وتشبیہ کے اسما وصفات میں اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے شایانِ شان اُن پر ایمان لانے، حشر ونشر، جزا وحساب، جنت وجہنم وغیرہ پر ایمان لانے



میں ائمہ اسلام کے طریقے پر کاربند شخصے ایمان کے بارے میں ان کا وہی کہنا تھا جس کے قائل سلف صالحین شخص کہ ایمان قول وعمل کا نام ہے اور اس میں کمی وزیادتی ہوتی ہے؛ اطاعت سے اس میں اضافہ ہوتا ہے اور معصیت سے اس میں کمی آجاتی ہے۔ یہی سب آپ کا عقیدہ تھا، اس طرح آپ سلف ہی کے عقیدے پر شخص اور قول وعمل ہر طرح سے ان کے ہی طریقے کے پابند شخصے ان ک طریقے سے سر مو بھی انحراف نہیں کیا اور نہ اس سلسلہ میں ان کا کوئی خاص مسلک اور خاص طریقہ ہی تھا، بلکہ وہ تو سلف صالحین ہو!

شیخ نے نحبر اور اس کے اطراف میں اس دعوت کا اعلان کیا اور اُس کی طرف لو گوں کو بُلایا، پھر معاندین و منکرین کے خلاف اسی ،کی خاطر عَلم جہاد بلند کیا اور اُن سے اُس وقت تلک بر سر پیکار رہے یہاں تک کہ اللہ کا دین واضح اور نمایاں ہو گیا اور حق غالب آگیا۔ -----

دعوت الی اللہ، انکارِ باطل، امر بالمعروف ونہی عن المنکر کے مسائل میں وہ عام مسلمانوں کے عقیدے پر ہی ہیں۔ پاں !البتہ وہ اور ان کے معاونین عوام الناس کو حق کی طرف بلاتے اور حق کو اُن پر لازم کرتے ہیں۔ انہیں باطل سے روکتے ہیں اور اُس کی وجہ سے ان پر نگیر کرتے ہیں۔ اس سے انہیں منع کرتے رہتے ہیں، جب تک کہ وہ اس سے باز نہیں آجاتے۔ اسی طرح مستعدی کے ساتھ وہ بدعات وخرافات کی نیخ کنی کرنے میں سرگرم عمل رہے، یہاں تک کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ نے اُن کی دعوت کی وجہ سے اُن بدعات وخرافات کا خاتمہ کردیا۔ چنانچہ شیخ اور ان کے معاندین کے در میان

پہلی وجہ بشرک پر نکیر اور توحیدِ خالص کی طرف دعوت دینا۔ دوسری وجہ بدعات وخرافات، جیسے قبروں پر عمارتیں بنانا، انہیں سجدہ گاہ بنالینا، میلاد منانا اور نام نہاد صوفیا کے ذریعہ ایجاد کردہ طریقے، پر نکیر کرنا اور اُن سے روکنا۔ تیسری وجہ :وہ لوگوں کو



تجلائی کا تحکم دیتے اور اسے طاقت کے بل پر نافذ کرتے تھے۔ جو اللہ کے واجب کردہ احکام کا انکار کرتا، اُس پر اسے لاگو کرتے، اس کے چھوڑنے پر اُسے سزا دیتے، لوگوں کو بُرائیوں سے منع کرتے، اس سے روکتے، شرعی حدود قائم کرتے، حق کی پابندی لازمی قرار دیتے اور باطل سے انہیں روکتے تھے، جس سے حق کا غلبہ ہوا اور وہ پھیل گیا، باطل کا قلع قمع ہو گیا، اور بازاروں اور مسجدوں میں نیز تمام حالتوں میں لوگوں کے اخلاق واطوار سُد ھر گئے۔

ان کے یہاں بدعت کا نام ونشان نہیں رہا، ان کی سرز مین شرک سے پاک ہو گئی اور ان میں منکرات پَر نہیں مار سکتے تھے، بلکہ جس نے اُن کے ملک اوران کے حالات کا مشاہدہ کیا، اسے نبی ، مُنَّالِيَّنِيُمُ آپ مُنَّالِيَّيْمُ کے صحابہ، اور تابعین کے افضل ترین زمانے میں سلف صالحین کے حالات یاد آگئے۔ چنانچہ یہ لوگ سلف کی سیرت پر کاربند اور ان کے منہج پر، قائم اور ڈٹے رہے، اس کی خاطر مصائب برداشت کرتے رہے، اس کے واسطے جد وجہد کرتے رہے،



اور اس راہ میں انہوں نے جہاد بھی کہا، کیکن جب آخری دور میں شیخ محمہ بن عبدالوہاب کی وفات کے کافی عرصہ بعد نیز آپ کی اکثر اولاد ومعاونین کی وفات کے بعد کچھ تبدیلیاں رونما ہوئیں، تو انہیں تُرکی اور مصری حکومتوں کے ہاتھوں اس آیت کریمہ کے بمصداق ابتلا وآزمائش سے دوچار ہونا یڑا :{ حقیقت بہ ہے کہ اللہ کسی قوم کے حال کو نہیں برلتا، جب تک وہ خود اپنے اوصاف کو نہیں بدل دیتی}۔ [سورہ الرعد، آیت :١١]۔ ہم اللہ عزّ وجلّ سے دعا گو ہیں کہ جو پریشانیاں انہوں نے حصلی ہیں، اللہ اسے ان کی غلطیوں کا کفارہ بنادے، اُن کے گناہوں کی معافی اور بلندئ درجات کاذریعہ بنائے اور ان کے مقتولین کو درجہ شہادت سے سر فراز کرے۔ اللہ اُن سب سے راضی ہو اور اُن پر بارانِ رحمت کا نزول فرمائے۔

الحمد للد تاہنوز ان کی دعوت زندہ وعام ہے۔ اس لیے کہ مصری کشکر نے خبد میں داخل ہو کر جو خون خرابہ اور قتل وغارت گری کی تھی، اس پر ابھی پچھ سال ہی گزرے تھے کہ بیہ دعوت پھر

اٹھ کھڑی ہوئی اور پھیلنے لگی، اس کی تفصیل میہ ہے کہ اس واقعہ کے پانچ سال بعد امام ترکی بن عبداللہ بن محمد بن سعود رحمہ اللہ نے دعوت کا حجنڈا بلند کیا تو پھر خبد اور اس کے اطراف میں دعوت کا احیاء ہوا۔ خبد کے سارے علاقوں میں علما پھیل گئے، اس کے تمام شہروں اور دیہاتوں سے ترکی ومصری افراد کو نکال باہر کیا گیا۔ اس کے بعد ۱۲۴۰ ہجری میں از سریو دعوت کو قوت حاصل ہوئی۔

جب کہ درعیہ کی تباہی و ویرانی اور وہاں سے آلِ سعود کے خاتمہ کا سانحہ ۱۲۳۳ ، جری میں پیش آیا۔ خبد میں ۱۲۳۳ ، جری سے ۱۲۳۹ ، جری تک تقریبا پانچ سال کا زمانہ بد نظمی، فتنہ وفساد اور لڑائی جھگڑے کی نذر رہا۔ پھر ۱۲۳۰ ، جری میں امام ترکی بن عبدالللہ بن محمد بن سعود کے ہاتھوں مسلمان خبد میں از سر نو جمع ہوئے اور سچائی کی جیت ہوئی۔ علما نے دیہاتوں اور شہروں کے باشندوں کو خطوط لکھے، لوگوں کی ہمت افزائی کی، ان کو اللہ کے دین کی طرف نبایا،



ہوا، جو مصریوں اور ان کے ہم نواؤں کی وجہ سے بیدا ہوئے تھے۔ اس طرح جنگوں کی آگ بچھ گئی اور اُن جنگوں کے نتیج میں جنم لینے والے فتنے بھی ختم ہو گئے نیز اُن کی چنگاریاں بُحجہ سُکیں۔ اللہ کا دن پھر غالب ہوا۔ لوگ تعلیم وارشاد اور دعوت و تبلیغ میں پھر سے جُٹ گئے۔ حالات معمول پر آئے اور لوگ ایک بار پھر اس سابقہ حالت یر لوٹ آئے، جس یر شیخ محمد بن عبدالوہاب، ان کے تلامذہ اور ابنا وانصار کے زمانے میں تھے۔ اللہ اُن سب سے راضی وخوش ہو اور أن پر باران رحت کا نزول فرمائے۔ بحد اللہ وہ دعوت ۱۲۴۰ ہجری سے لے کر آج تک جاری ہے۔ آل سعود اور آل شیخ وعلائے نجد کی جانشینی آج تک بر قرار ہے۔ چنانچہ آلِ سعود امامت، دعوت الی اللہ اور جہاد فی شبیل اللہ میں ایک دوسرے کی جانشینی کرتے ہیں۔

اسی طرح علما دعوت وارشاد اور دینی تعلیم اور حق کی طرف رہنمائی کے معاملات میں ایک دوسرے کی جانشینی کرتے ہیں۔ مگر حرمین شریفین ایک لمبے عرصے تک سعودی حکومت کے تسلط سے



باہر رہے۔ یہاں تک کہ ۱۳۳۴ ہجری میں یہ اُس وقت اس کی قلمرو میں شامل ہوئے، جب امام عبد العزیز بن عبد الرحمن بن فیصل بن ترکی بن عبد اللہ بن محمد بن سعود رحمہ اللہ کے زیر ولایت آگئے۔ الحمد للہ آج تک بیہ اسی حکومت کی نگرانی واشر اف میں ہیں۔

اس پر اللہ کا شکر ہے۔ ہم اللہ عرّ وجلؓ سے دعا کرتے ہیں کہ آلِ سعود اور آل شخ کے باقی ماندہ افراد اور اس ملک ودیگر بلاد کے سارے علمائے کرام کو صراطِ متنقیم پر قائم رکھے اور اُن سب کو اپنی مرضی کے مطابق زندگی گزارنے کی توفیق مرحت فرمائے۔ اس طرح مسلمانوں کے علما، جہاں کہیں بھی ہوں، ان کے حالات درست فرمائے۔ سب کے ذریعہ حق کی نصرت و تائید اور باطل کو ذلیل کرے۔ داعیانِ ہدایت کو وہ جہاں کہیں بھی ہوں، اپنے فرائض کی انجام دہی کی توفیق بخشے اور ہم سب کی صراطِ متنقیم کی طرف رہنمائی فرمائے۔ حرمین شریفین اور اس کے مضافات نیز وسنت نبوی کی تعظیم سے آباد کرے۔ کتاب اللہ وسنت نبوی کو سمجھنے، ان کو مضبوطی سے تھامنے اور اس پر ثابت قدم رہنے نیز ان دوںوں کو حکم اور فیصل بنانے کی، توفیق عطا فرمائے، یہاں تک کہ وہ اینے رب عزوجلؓ سے جا ملیں۔ بے شک وہ ہر چیز پر قادر ہے اور اس سے دعاؤوں کو قبولیت بخشنے کی امید ورجا ہے۔ شیخ کے حالات زندگی، ان کی دعوت اور ان کے معاونین و خالفین کے سلسلے میں جو کچھ مجھ سے ہو سکا، یہ اس کا مختصر سا خاکہ ہے۔ اللہ ہی سے مدد طلب کی جاتی ہے۔ اسی پر بھروسہ کیا جاتا ہے۔ نیکی کرنے کی طاقت اور برائی سے بچنے کی ہمت اللہِ عظیم کے بغیر ممکن نہیں۔ درود وسلام نازل ہو اللہ کے بندے اور رسول، ہمارے نبی اور امام محمد بن عبداللہ یر، نیز ان کی آل واولاد، صحابہ اور ان کے راتے یر چکنے والے نیز اس راہ سے ہدایت حاصل کرنے والے ہر شخص پر۔ تمام تعریفیں سارے جہان کے رب کے لیے ہی سزادار ہیں۔

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*